¢Habria que rehacer la semiética?

Eric Landowski
Centre National de la Recherche Scientifique (CNRS, Francia)

Recibido: 15/11/2011
Aceptado: 12/12/2011

ResumeN: En la vida cotidiana, usualmente buscamos signos en la superfi-
cie del mundo, como si fuera un texto. Pero también ocurre, en ausencia de
signos particulares que puedan referir a algunas significaciones previamente
categorizadas, que tenemos la sensacion de estar en presencia de elementos
que hacen sentido. Rostros, imagenes, musica, incluso objetos, como un auto,
funcionan (parcialmente) de esta manera: sensitivamente capturamos lo que
significan para nosotros, antes que leerlos cognitivamente como signos. La se-
midtica debe desarrollar herramientas para dar cuenta para estos dos modos
de sentido. El presente ensayo reconsidera criticamente, con vistas a estos ob-
jetivos, las nociones basicas de narratividad y discursividad, y propone un
modelo articulando diferentes regimenes de significaciéon en juego en la interac-
ciéon humana.

Palabras clave: existencial / sensible / estésico / hacer sentido / figurativo /
pléstico / narratividad / experiencia / interaccién / programacién / manipulacién /
ajuste / asentir.

Re-making Semiotics 2

SumMaRry: In daily life, we are often searching for signs at the surface of the
world, as if it were a text. But it also happens, in the absence of any particular
signs which would convey some previously categorized significations, that we
have the feeling of being in the presence of elements that make sense. Faces,
images, music, even objects as a car function (partly) this way: we sensitively
grasp what they mean for us, rather than we cognitively read them as signs.
Semiotics should develop tools in order to account for both these modes of
meaning. The present essay reconsiders critically, with this scope, the basic
semiotic notions of narrativity and discursivity, and proposes a model articu-
lating different regimes of meaning at play in human interaction.

Keywords: existential / sensitive / aesthesic / make sense / figurative / plastic /
narrativity / experience / interaction / programation / manipulation / adjustment /
assent.

Contratexto n.° 20, 2012, ISSN 1025-9945, pp. 127-155



Eric Landowski

128

De la vivencia al enunciado y retorno

® Ha llegado el tiempo de una se-
midtica existencial? Esta proble-
matica la venimos considerando
desde hace algunos afios, planteada
como conclusion de Pasiones sin nom-
bre, sin haber tenido conocimiento
hasta entonces de trabajos empren-
didos en torno a esa idea, excepto los
avanzados, aunque desde una Optica
diferente, por Eero Tarasti (Tarasti
2000, 2009; Landowski 2004: 293-305).
Aunque no haya en eso mas que una
coincidencia, tal orientaciéon no haria
otra cosa sino reanudar la ambicion
que animo al comienzo la corriente
semiodtica de la que nos reclamamos
seguidores. Esa es, en todo caso, nues-
tra conviccion, a riesgo de sorprender
tal vez a aquellos que ven la semidtica
“greimasiana” desde el exterior y de
chocar con aquellos héabitos de pensa-
miento preferidos por algunos de los
que la practican.

A los ojos de los semidticos de es-
tricta obediencia estructural, para ela-
borar un discurso sensato a propdsito
del sentido, no existe, en efecto, mas
que una manera de proceder, que con-
siste en analizar las producciones ma-
nifiestas a través de las cuales el sen-
tido se deja aprehender, comenzando
por esas “manifestaciones” significan-
tes por excelencia que son los textos.

Cuantas mayores garantias de cien-
tificidad parece ofrecer esa opcion,
mas aventurado seria, y para los mas
ortodoxos, hasta ocioso, interrogarse
acerca de las implicaciones existencia-

Contratexto n.° 20, 2012

les de la experiencia totalmente “subje-
tiva” que vivimos cuando experimen-
tamos de manera impresiva la presen-
cia, a nuestro alrededor, de un mundo
que unas veces parece hacer sentido,
otras veces, no, sin que podamos decir
con precision por qué ni como. “Hacer
sentido”, “presencia”’, “impresivo”,
“experimentar”, “vivencia”..., el em-
pleo de tal vocabulario es todavia hoy
objeto de fuertes resistencias, a pesar
de los esfuerzos desplegados desde
hace largos afos por algunos investi-
gadores para integrar esos términos
al metalenguaje semidtico (Geninasca
1984, Greimas 1987, Landowski 1988,
Hénault 1994, Parret 2001). Eso, segu-
ramente, porque ese vocabulario no
parece, de entrada, compatible con los
procedimientos del andlisis textual. Y
es cierto que si en un primer momen-
to Propp, Greimas y algunos otros no
hubieran decidido analizar diversos
tipos de textos —folcloricos, mitologi-
cos o literarios— no solo independien-
temente de su insercion en la cultura
de la que cada uno provenia, o del
lugar que esos objetos ocupaban en la
produccion de sus autores, sino tam-
bién haciendo abstraccion de las im-
presiones estéticas o de las reacciones
morales que su lectura pudiera susci-
tar en sus lectores, no podria haberse
construido ninguno de los modelos
operativos con los que hoy contamos.

Eso, sin embargo, no ha dejado de
tener su contrapartida. La focaliza-
cion en el texto tuvo por efecto alejar
a los partidarios del acercamiento es-
tructural de otras corrientes de re-



flexion semidtica, especialmente de la
de Peirce, que apunta, como se sabe,
a la construccion de una teoria de la
significacion considerada en su mas
amplia generalidad. No obstante, en
Greimas, también el resorte inicial
de la reflexion fue una interrogacion
acerca del sentido en general. En €], al
comienzo, no se trataba solamente de
preguntarse sobre la significacién de
los textos, sino del “sentido de las ac-
tividades humanas”, del “sentido de
la historia”, o simplemente, segin una
expresion que le era familiar, del “sen-
tido de la vida” (Greimas 1971: 8, Grei-
mas y Courtés 1982, entrada: <<Narra-
tivo (esquema->>, 2).

En Semdntica estructural, su primer
libro, traté de refundar la semantica
para hacer de ella una teoria capaz de
sobrepasar los limites de los tratamien-
tos lexicales, lingtiisticos o logicos, en-
tonces dominantes, y para eso, dejo de
lado las precauciones epistemologicas
corrientes en aquel momento y se fijo
como marco de reflexion el horizon-
te mas amplio que se podia concebir:
partir de “la situacion del hombre” y
de aquello que constituye el rasgo pri-
mero y decisivo, a saber, el hecho de
que, para cada uno de nosotros, “ha-
bitar el mundo consiste, de la manana
a la noche y de la edad prenatal has-
ta la muerte, en ser asaltados por las
significaciones que nos solicitan por
todas partes” (Greimas 1971: 12). Y a
contrario, podriamos afadir, jseria ain
“vivir” habitar un mundo reducido a
la insignificancia o al sinsentido? Di-
cho de otro modo, de lo que realmen-

(Habria que rehacer la semiética?

te se trataba entonces era de nuestra
condicién existencial en cuanto seres
semioticos.

Pero, al mismo tiempo, la “voca-
cién cientifica” asignada al proyecto
semiotico desde las primeras paginas
del mismo libro (conforme con el sub-
titulo, Investigacion de método) exigia la
mayor vigilancia posible contra el ries-
go de caer en un discurso impresionis-
ta o psicologizante, o de limitarse a
una reflexion de tipo especulativo, que
hubiera terminado en una filosofia del
lenguaje entre otras. Para constituirse
en teoria y en método operativo, la se-
miodtica estructural debia concebir su
objeto, como un objeto de ciencia. Eso
condujo a pasar de una reflexion ge-
neral referida al “sentido vivido” a una
problematica del “sentido manifestado”
—primera reduccion- y de ahi, segun-
da reduccién, a una analitica del tex-
to enunciado, olvidando con ello y por
largo tiempo “la vida”. La semidtica
se convirtio asi, tal vez, en una “cien-
cia” -sin ninguna duda, en un mé-
todo— pero desconectada de aquello
que, para una disciplina consagrada
a la busqueda del sentido, es, digase
lo que se quiera, la tinica cuestion que
vale la pena: comprender mejor como,
en qué condiciones, por qué procedi-
mientos nuestra presencia en el mun-
do llega a tener sentido.

Lo que nosotros nos proponemos
es una vuelta a esa interrogacién pri-
mera, porque creemos que los dos tér-
minos de la oposicion implicitamente
admitida —la ciencia por un lado, la

Contratexto n.° 20, 2012

129



Eric Landowski

vida por otro— no son irreconciliables,
sino que, por el contrario, la dimen-
sion existencial del sentido puede ser
objeto, a la vez como tema de reflexion
y como materia que conceptualizar, de
un acercamiento riguroso, en términos
semioticamente articulados. Aunque
tal punto de vista tiene connotacio-
nes mas filosoficas que aquello de lo
que se preocupan la mayoria de los
semioticos, es precisamente en cuan-
to semioticos y no en cuanto filésofos
como nosotros lo concebimos y como
pretendemos justificarlo. El proceder
que eso exige de nuestra parte en el
plano conceptual no esta impuesto
por ningun imperativo, ni filoséfi-
co ni de otra naturaleza, exterior a la
semidtica misma, sino que se impone
como una exigencia inseparable del
oficio de semidtico tal como nosotros
lo entendemos. Ante todo, ;para qué
“hacer semidtica”? ;—por qué interro-
garse sobre el sentido- si eso no fuera
a ayudar a plantear para uno mismo la
cuestion del “sentido de la vida”, de
la propia vida? Y mas técnicamente —
segundo resorte de nuestro proceder—,
de la practica misma de los modelos
semidticos, asi como del examen cri-
tico que esa practica lleva inevitable-
mente a realizar, deriva la necesidad y
la posibilidad, en nuestra opinion, de

1 Eninglés en el original [N. del T.].

reabrir el campo de la reflexion y de
los analisis.

No hay en eso ni deseo de provo-
cacion ni la pretension absurda de in-
validar los principios de la disciplina
dentro de la cual nosotros mismos nos
situamos. Se trata, por el contrario, de
ampliar su alcance, de revivificar su
practica y de enriquecer sus desafios.
La prueba estd en que la renovacion
que proponemos de ninguna mane-
ra conduce a desdenar los resultados
de las investigaciones llevadas a cabo
durante los tres o cuatro ultimos de-
cenios sobre las formas de la textuali-
dad. Lejos de desconocer su utilidad,
vemos en ellos una adquisicion indis-
pensable que deberia precisamente
permitir, con algunas ligeras modifica-
ciones y con otros pocos complemen-
tos, reformular hoy en dia la cuestion
existencial originaria.

State of the art’

Pero volvamos al gesto inicial de
Greimas,” que consistié en darse por
punto de partida [de su reflexion se-
miotica] nuestra condicidon existen-
cial misma, “la situacién del hombre”
considerada como una totalidad sin
exteriores, dentro de la cual, por con-
siguiente, el autor —sujeto enunciante

2 Recientemente se han publicado las tesis de grado de A. J. Greimas y otros “escritos de
juventud” con el titulo de La mode en 1830: Langage et société (Greimas 2000).

130 Contratexto n.° 20, 2012



y, en principio, cognoscente, el semio-
tico— se encuentra también encerrado,
como todo el mundo. jDesde esa tota-
lidad, Greimas pretende fundar una
ciencia! Verdadera aporia, porque si el
universo semantico se identifica con el
mundo de la vida, en cuyo interior es-
tamos todos “definitivamente encerra-
dos” (Greimas 1971: 180), y si, ademas,
una teoria semdntica no puede conce-
birse mas que como una descripciéon
de orden metalingiiistico, jerarquica-
mente distinta de su lenguaje-objeto,
no se ve como podria tratarse semidn-
ticamente el universo englobante que
uno se ha dado por objeto, reconocién-
dose a si mismo contenido en él. Si ese
universo nos incluye, no podremos
aprehenderlo desde fuera o “desde
mas arriba” como lo prescribe el pre-
fijo de meta-lenguaje. Pero entonces
Greimas inventa una solucién genial.

Avatares y promesas de una
invencion

“Lo mejor que podemos hacer”, escri-
be, ante esta “situacion” insuperable
—por el hecho de que nosotros perte-
necemos al mismo universo del senti-
do que nos proponemos analizar—, “es
tomar conciencia de la visién del mun-
do que ahi se encuentra implicada, a
la vez como significacion y como con-
dicion de esa significacion”. En otros
términos, ya que el universo signifi-
cante no es objetivable en cuanto tal,
desde el exterior y a distancia, la tinica
posibilidad que se nos ofrece es la de

(Habria que rehacer la semiética?

analizarlo “desde el interior” haciendo
aparecer aquello que “alli se encuentra
implicado”: cierta “vision del mundo”.

Hay que subrayarlo: esa «vision»
no consiste en una proyecciéon de con-
tenidos que darian al mundo percibido
una coloracion determinada, romanti-
ca o apocaliptica, por ejemplo. Se trata
mas bien de una rejilla de lectura de
caracter estructural, de un principio
de organizacion de alcance general,
en funcion del cual el mundo adquiere
forma —se deja segmentar y articular—
y, en consecuencia, hace sentido. La
manera especifica como esa rejilla es-
tructura nuestra vision del mundo y la
hace aparecer ante nosotros en forma
de un “universo significante” consiste,
dice Greimas, en hacérnoslo ver como
un “pequerio especticulo” susceptible de
reproducirse indefinidamente, en “mi-
llones de ejemplares” (Greimas 1971:
179). Sobre esa escena del mundo,
convertida asi en lenguaje (es decir,
en significante), o mejor, en discurso
(porque el universo significante es un
universo en movimiento, sin lo cual
no seria un espectaculo, sino a lo mas
un cuadro), “el contenido de las accio-
nes cambia todo el tiempo, los actores
varian, pero el enunciado-espectdculo si-
gue siendo el mismo” (Greimas 1971:
265).

A partir de ahi, se edifico todo lo
que la semidtica estructural ofrece de
mas original, a saber, la proyecciéon de
toda una franja de problematicas de la
significacion sobre una teoria de la na-

Contratexto n.° 20, 2012

131



Eric Landowski

132

rratividad. La invariante a la cual remi-
te la vision estructurante que esta aqui
en cuestion —el elemento que seguira
siendo “el mismo” bajo la superficie
de enunciados-espectaculos siempre
diferentes—, no es otro, en efecto, que
la sintaxis interactancial, cuyas uni-
dades se encargaran de identificar
la gramatica narrativa —“un proceso,
algunos actores, una situaciéon mas
0 menos circunstanciada” (Greimas
1971: 179)-, asi como de explicitar las
regularidades de su funcionamiento.
A través de la observacion de corpus
textuales bastante variados, esa gra-
matica serd sistematizada durante los
anos setenta (Greimas y Courtés 1982).
Ella constituye el ntcleo de la teo-
ria “greimasiana”. Difundida con el
nombre de “modelo estandar”, sigue
siendo la base de aplicaciones donde
se reconoce, con frecuencia al pie de
la letra, la ensefianza prodigada desde
hace mas de treinta afios (Bertrand et
al. 2007).

Reverso posible: aquello que habia
sido radicalmente innovador, quedd
poco a poco fijado, tanto mdas porque
la eficacia del modelo, en el plano
operativo, parecia el ejercicio rutina-
rio de un “hacer descriptivo” estric-
tamente programado que no dejaba
lugar a ninguna interrogacion sobre
los fundamentos de la teoria, sobre
sus presupuestos ideoldgicos o sobre
sus implicancias antropoldgicas. Y
la idea de narratividad, en si misma
llena de promesas, se encerraria muy
pronto en los limites de un esquema
narrativo, pomposamente calificado de

Contratexto n.° 20, 2012

“canonico”, como si hiciera falta, para
fines pedagodgicos, proclamar insupe-
rable la sintaxis actancial particular
que pone en marcha, a pesar de lo que
su mismo autor veia en ella de contin-
gente, de parcial y de provisional, y no
precisamente para cerrar la reflexion,
sino mas bien para abrirla y para es-
timularla (Greimas y Courtés 1982,
entrada: <<Narrativo (esquema-)>>, 8).
Sin embargo, el trabajo de investiga-
cion propiamente dicho no se detuvo
alli; en todo caso, no para todo el mun-
do, y menos ciertamente para Greimas
mismo, quien llegd a decir en privado
que habia que “rehacer” la semiotica
(Geninasca 1997: 42).

Para creer por fin en la posibilidad
de relanzar la idea de recuperar un
poco del tono intelectual de los co-
mienzos y para convencernos, al mis-
mo tiempo, de que era posible enlazar
nuestros esfuerzos con la dimension
“existencial” de los inicios, nos ha bas-
tado con releer a Greimas y con echar
una mirada critica a nuestra propia
practica. Lo que hemos descubierto es
que si la mayor parte de las objecio-
nes levantadas desde el exterior con-
tra los trabajos de los “greimasianos”
son justas, no son insuperables. Y lo
que es mas importante, que son su-
perables desde el interior de la teoria
misma (Geninasca 1997, Bucher 1997,
Landowski 1997a, Kersyté 2009). Esa
es la razén por la cual nosotros nos
venimos ocupando desde hace algu-
nos anos en superar los bloqueos que
han contribuido a sofocar las potencia-
lidades de la disciplina, a impedir su



desarrollo como proceder reflexivo y
analitico anclado en la vida.

Lo que hacemos con los textos y lo que
los textos hacen con nosotros

El primer obstaculo por superar era
la confusién que se produce a propo-
sito del objeto mismo de la semidtica.
Greimas se vio envuelto de alguna
manera en esa confusion, ya que, des-
de el fondo de América del Sur, al hilo
de una conferencia, lanz6 un buen dia
la férmula que se convirtié en fuente
de un lamentable malentendido, que
revelaria ser persistente: “Hors du tex-
te, point de salut!” [{Fuera del texto, no
hay salvacion!]. Como se dirigia a un
publico de especialistas de la literatu-
ra, se trataba para él, trivialmente, de
invitar a sus oyentes a ser coherentes
consigo mismos, a trabajar sobre la li-
teratura —en lugar de especular, como
era entonces usual, sobre los parame-
tros de orden social, afectivo u otros
que hubieran podido intervenir en el
estadio de la génesis de las obras—.

Pero no fue eso lo que se entendio.
La férmula fue interpretada como un
ucase, con el que se trazaba una fron-
tera entre dos zonas: de una parte, los
textos —los discursos verbales, de pre-
ferencia escritos—y de otra parte, todo
lo que los rodea, zona decretada como
prohibida, el “contexto”, es decir, nada
menos que la sociedad, la historia, lo
real, la vida, e incluso cualquier otro
texto distinto de aquel que se ha toma-
do como objeto especifico del andlisis,
a pesar de los lazos intertextuales que

(Habria que rehacer la semiética?

condicionan la comprension de todo
discurso. Se confundia sencillamen-
te objeto empirico y objeto de cono-
cimiento. Porque si los textos son los
objetos empiricos que interesan indu-
dablemente a los semidticos, el objeto
de conocimiento no es precisamente el
texto: es el sentido. Ahora bien, el sen-
tido, a diferencia del tesoro escondido
en la cueva de Ali Bab4, no es algo que
uno pueda encontrar completamente
constituido, colocado en el interior del
“texto clausurado”, esperando que al-
guien venga un dia a tomar posesion

de él.

Desde el momento en que uno ad-
mite que, al contrario, ningin objeto
—texto u otro— contiene de esa manera
su significacion, sino que todo pue-
de recibir una a condiciéon de que un
sujeto la construya. Tenemos que ad-
mitir también que el sentido que seria
atribuido, en particular a un texto, de-
pende constitutivamente, a la vez, del
intertexto que tome en cuenta el que
efecttia dicha construccion, y del “con-
texto” en cuyo interior se efecttia. O
mejor, para emplear una terminologia
mas adecuada, un discurso enunciado
(verbal o no-verbal) adquiere sentido
en funcion de la manera como los par-
ticipantes de la comunicacion constru-
yan el sentido de la situacion en la que
se produce el acto de enunciacion que
los pone en relacién. Los componen-
tes de una situacion semejante son se-
mioticamente analizables (Landowski
1993, 2007a). Se trata, entre otras co-
sas, de la imagen que cada uno de los
interlocutores se hace de su partenaire,

Contratexto n.° 20, 2012



Eric Landowski

combinacion variable de competen-
cias modales y de roles tematicos que
definen el estatuto actancial y actorial
de cada uno de los participantes en
cuanto sujetos interactuantes. Una de
las estrategias, comunes a la mayor
variedad de discursos, consiste, como
se sabe, en instalar en el enunciado si-
mulacros para figurar a los participan-
tes en la relacion enunciativa a fin de
orientar la actividad interpretativa del
receptor conduciéndolo hacia una po-
sicion determinada de lectura, aque-
lla, por ejemplo, de un objetor o de un
confidente, o incluso, como ocurre con
frecuencia en la publicidad, la de un
mirén (Greimas y Landowski 1979,
Landowski 2007a, 2007b).

La tarea de un semidtico no puede
limitarse a estatuir lo que los textos
podrian significar en razén de sus es-
tructuras “inmanentes” Unicamente.
En la perspectiva de una investigacion
motivada por un minimo de interés en
los desafios existenciales o, mas mo-
destamente, psicoldgicos, sociales, po-
liticos, de las practicas cotidianas del
sentido, mas pertinente que la insis-
tencia en hipostasiar el texto en cuanto
forma pura nos parece el objetivo que
consiste en buscar como dar cuenta de
lo que los objetos de sentido, leidos
en situacion, hacen de nosotros que los
leemos. Dicho de otro modo, a partir
del momento en que se considera que
lo que importa es lo que pasa en la vi-
vencia de la lectura concebida como
operacion que da sentido a objetos
cualesquiera, son las condiciones de
esa lectura las que se imponen como el

134 Contratexto n.° 20, 2012

principal objeto semiotico por descri-
bir (Landowski 2004).

Pero los elementos modales, actan-
ciales y tematicos por medio de los
cuales se construyen los simulacros
discursivos de los participantes en la
interlocucion, asi como su estatuto,
su competencia y sus relaciones no
son los tinicos que entran en juego en
la construccion de una situacion en
cuanto configuracion significante. In-
tervienen también variables que, de-
pendiendo mas de lo sensible que de
lo inteligible en sentido estricto, es de-
cir, de lo cognitivo, movilizan nuestra
aptitud casi innata para captar efectos
de sentido que surgen de dispositivos
de orden plastico o ritmico mas que
nuestra competencia, mal que bien ad-
quirida, para reconocer las significa-
ciones convencionalmente investidas
en las unidades figurativas. En una
palabra, mas aca de lo cognitivo, el
sentido —la inteligibilidad del mundo-
procede también de lo estésico.

Y ahi encontramos otro punto de
bloqueo.

¢Narracién o experiencia?

Bajo el pretexto de que la dimension
sensible de los objetos de sentido no
parece reductible a un juego de opo-
siciones categdricas, facilmente de-
nominables, y de que, ademas, no se
ve claramente cémo podria articular-
se por medio de los esquematismos
sintdcticos que propone la gramatica
narrativa “canodnica”, los adeptos de



la semiotica estdndar juzgan mas pru-
dente ignorar dicha dimensién: por
oposicion a la positividad de las arti-
culaciones sintactico-semanticas que
permiten dar cuenta de la accion y de
las pasiones en el marco de analisis
textuales en buena y debida forma, la
experiencia sensible corresponderia a
lo inefable.

Existe en eso una extrafa parado-
ja, porque nada seria mas sustancial,
mas concreto, mas encarnado (menos
inefable) y al mismo tiempo menos
difuso, mas exactamente estructurado
que los acomodos de las cualidades
plasticas y ritmicas —en una palabra,
estésicas— por medio de las cuales ha-
cen sentido manifestaciones semioti-
camente tan diversas como unos com-
pases de musica o un movimiento de
masas (visto o acompanado en la ca-
lle o visto en la television), como las
expresiones cambiantes de un rostro
o simplemente como la manera que
cada uno tiene de estar frente a otro a
lo largo de una conversacion. Lo que
en esos casos se deja ver, entender,
sentir, no tiene ciertamente una sig-
nificacion del género de aquella que
atribuimos a una palabra, a un texto.
No por eso deja de ser una forma de
comunicacion, cara a cara o cuerpo a
cuerpo, y que nos afecta. El hecho de
que se instaure mas aca de las palabras
no implica que sus efectos de sentido no
ofrezcan ninguna regularidad, y por
consiguiente nada autoriza a postular
que sus principios de funcionamiento
escapan a toda forma de conocimiento
distinta de la intuitiva.

(Habria que rehacer la semiética?

En todo caso, lo que interviene a
ese nivel influye tan fuertemente en
el sentido que atribuimos a nuestra
presencia mutua —el primer elemento
del “sentido de la vida”—, que no ve-
mos cdmo podriamos, en cuanto se-
midticos, resignarnos a no tomarlo en
cuenta.

El hecho de que haya ahi, ademas,
una dimensidon esencial de la expe-
riencia estética es algo evidente. Pero
al margen de la relacion con las obras
de arte, esa dimension interviene
practicamente en todas partes, inclui-
dos aquellos dominios que uno podria
pensar que no estan sometidos a las
fluctuaciones de la sensibilidad. Espe-
cialmente en la politica, dominio que
tomaremos de ejemplo para justificar
este punto.

Entre historia y presencia

Como los politicos hablan mucho, se
ha cogido la costumbre, desde hace
algtn tiempo, de analizar sus discur-
sos. Se ha tendido primero a poner
de relieve los contenidos ideolodgicos,
doctrinales, pragmaticos que en ellos
se expresan, después nos hemos de-
dicado a describir los procedimientos
de argumentacion, de persuasion o de
manipulacion que acttian en ellos, y
mas recientemente, al constatar que
ese género de discursos se dirige tanto
a la afectividad como al intelecto, se ha
tratado de dar cuenta también de los
efectos emocionales o pasionales que
consideramos que producen o pro-
mueven. Aunque lo “pasional” no es

Contratexto n.° 20, 2012



Eric Landowski

lo sensible, y la politica no se detiene
alli.

Hoy, por sus constantes aparicio-
nes en los medios, los politicos mas
visibles se nos han hecho tan fami-
liares que la manera como los juzga-
mos no difiere apenas de la manera
como tratamos a nuestros seres mas
proximos. Si estimamos a algunos de
ellos, si otros nos exasperan, eso no
depende unicamente de las posicio-
nes que adopten ante tal o cual cues-
tiébn importante a nuestro modo de
ver. Eso depende tanto o mas de los
efectos de sentido que se desprenden
del porte, de la complexion, del ritmo
de los movimientos y de las palabras,
del tono de voz de cada una de esas
personalidades, de su hexis® propia, tal
como se manifiesta a través del mas
minimo gesto y que traduce una ma-
nera especifica de estar en el mundo.
Las formas de adhesion o de rechazo
que inducen esos elementos dejan por
definicion poco espacio a los criterios
de orden cognitivo. En el momento de
una eleccién, pensamos evidentemen-
te elegir entre los candidatos en fun-
cion de aquello que “objetivamente”
nos proponen. Pero la manera como
los escuchamos, como comprendemos
y juzgamos sus argumentos, y hasta
nuestro grado de disponibilidad para
reaccionar favorablemente a los es-
tados pasionales de los que tratan de
hacernos participar, todo eso depende

de lo que experimentamos frente a su
persona misma, tal como la “senti-
mos” de inmediato.

Sin duda, nada hay en eso de ra-
dicalmente nuevo y, sin embargo, en
nuestros dias, esa inflexién a favor de
lo sensible afecta cada vez mas el es-
tatuto, las formas, el lugar mismo de
lo “politico” (Landowski 2008). Tiem-
po atras, para el ciudadano medio, la
politica se situaba en un espacio algo
abstracto, construido por los discursos
de un namero limitado de detentores
de la palabra autorizada, periodistas y
politicos en primer lugar, que se encar-
gaban de dar un sentido a la historia,
de explicar el presente y de trazar in-
terpretaciones plausibles del porvenir,
de tal modo que la vida colectiva pare-
cia desenvolverse como una suerte de
gran relato inteligible. Hoy en dia, una
manera totalmente diferente de vivir
la politica tiende a instalarse entre no-
sotros: hemos dejado de considerarla
unicamente como un nivel de realidad
objetivable en enunciados que adop-
tan la forma de pequenas epopeyas o
de grandes utopias que los oradores
politicos han creido siempre que era
su deber contarnos o proponernos. En
lugar de eso, la vida politica tiende a
convertirse en un espacio de relacio-
nes intersubjetivas vividas en el aqui-
ahora a través de actos de enunciacion
que, por “medios” interpositos, impli-
can la co-presencia sensible de aque-

3 Hexis: Constitucion, actitud, temple de animo [N. del T.].

136 Contratexto n.° 20, 2012



llos que hablan y de aquellos que los
miran y los escuchan. Esa relacion es
a la vez tenue —se vive al instante- y
profunda, porque procede de la rela-
cién, casi intima, que cada cual con-
trae o cree contraer con esos hombres
y con esas mujeres de carne y hue-
so, que para obtener nuestro voto se
muestran a cual mejor ante nosotros.
Por eso queremos politicos que no se
escondan detras de un supuesto saber;
que no se mantengan a distancia, o
lo que seria peor, que no se coloquen
por encima de nosotros; en pocas pa-
labras, que “no nos cuenten historias”,
o en todo caso, que no se limiten a eso.
Lo que esperamos de ellos es que se
arriesguen a una relacion in praesencia,
la cual se supone que nos permitira
sentir si nos “comprenden” o no.

La politica que, segun se dice, es
el dominio del célculo y de la razon
fria, tiende asi a convertirse en uno de
los planos sobre los cuales aflora a la
superficie la dimension existencial de
nuestra relacion con el otro y se tradu-
ce en forma de gestos de adhesion o de
rechazo a flor de piel. Hemos tenido
en Francia una buena prueba de eso
con ocasion de un debate crucial en-
tre los dos candidatos de la segunda
vuelta en la eleccion presidencial del
2007. Esa noche, muchos electores que
dudaban en decidirse por uno de los
campos —aquellos que los politélogos
llaman “volatiles” o indecisos— se han
decidido por uno o por otro candida-
to (mejor seria decir: por uno contra el
otro) en funcién de la simpatia o de la

(Habria que rehacer la semiética?

antipatia que pudo inmediatamente
hacer sentir el contraste entre las cuali-
dades estésicas del modo de presencia
de cada uno de ellos frente a su adver-
sario, asi como en la relacion con los
dos periodistas presentes en la escena,
y, finalmente, frente a la camara, es de-
cir, frente a los electores.

Ese desplazamiento de lo politico
se puede condensar conceptualmen-
te diciendo que si antes, para todo el
mundo o casi, la politica tenia signifi-
cacion, ahora, segun las encuestas de
opinion, para la mayor parte de la gen-
te ya no la tiene, pero hace sentido se-
gun otro régimen semiodtico totalmen-
te diferente: asi como vista en cuanto
narracion, ha perdido, cognitivamente,
su credibilidad, vivida en cambio esté-
sicamente como una de las formas de
la experiencia, recupera su capacidad
de movilizacion.

La vivencia y su discurso

Pero “la politica” no es mas que una
construccion semiotica entre otras, y
los dos regimenes de significacion que
acabamos de distinguir en su practica
—la experiencia, la narracion— tienen un
alcance mucho mas general.

Las narraciones son las que nos
permiten dar un poco de significacion
y de valor a la vida a pesar de lo que
pueda tener de insignificante por su
monotonia o de sinsentido por su as-
pecto imprevisible y cadtico. Pero in-
dependientemente de las significacio-
nes que conlleva lo que se cuenta, pasa

Contratexto n.° 20, 2012

137



Eric Landowski

a veces —frente a otro, o ante una obra,
ante un paisaje— que nos sentimos cau-
tivados por la presencia de un sentido
que, si por hipdtesis no emana de nin-
gun discurso constituido, de ningun
relato formal, se impone, no obstante,
inmediatamente a nuestra intuicion.
Ese sentido segundo (o tal vez, en
realidad, primero), la narracién no lo
cuenta, y no puede “contarlo”. Para
contarlo, tendria que reducirlo a su
propio orden de significancia, que es el
de las significaciones objetivadas, tex-
tualizadas, legibles —“de papel”, decia
Greimas. Y, por naturaleza, ese género
de significaciones solo puede reflejar
muy imperfectamente las modulacio-
nes del sentido vivido en la experien-
cia de nuestra relaciéon con la gente y
con las cosas mismas. Sin embargo, el
hecho de que la experiencia asi enten-
dida -la del sentido— no sea contable,
no implica que sea indecible. Toda una
literatura se aplica, por el contrario, a
decirla. De Proust a Sarraute, de Kafka
a Musil, de Sterne a Woolf, de Leo-
pardi a Svevo, de Dostoievski a Tsve-
taieva, una pléyade de autores que ha
proyectado sobre el mundo una mira-
da en cierto modo fenomenoldgica al
pie de la letra, han sabido inventar for-
mas de escritura constitutivas de eso
que podriamos llamar el discurso de
la experiencia (Landowski 2007c). Ese
discurso es, ciertamente, distinto de
la vivencia de la experiencia, pero tiene
el poder de captar su movimiento y
de restituir discursivamente la dina-
mica de la relacidén con las cosas, con
el otro, consigo mismo, en la cual se

138  Contratexto n.° 20, 2012

funda la experiencia del sentido en su
emergencia en acto. A tal punto que,
ante ese tipo de textos, los lectores te-
nemos la impresion de participar de
manera importante en el nacimiento
del sentido. Y lo que es mas, entre ese
modo de tratamiento de la experiencia
del sentido por la escritura “literaria”
y su tratamiento por vias “cientificas”,
la frontera es apenas discernible. Entre
el proceder de Proust y el de Merleau-
Ponty, ;por donde pasa la frontera,
exactamente? ;Y entre el Sartre de La
ndusea y el de la parte final de EI ser
y la nada, consagrada al analisis de la
experiencia inmediata de lo “viscoso”,
de lo “resbaladizo”, etcétera, analisis
que desemboca en el proyecto de un
“psicoanalisis existencial”?

Para construir ahora una semidtica
existencial que llegase por sus propios
caminos a tratar de ese sentido vivido,
ni la gramatica narrativa estandar ni
sus prolongaciones relativas a las pa-
siones y a la tensividad ofrecen los ins-
trumentos necesarios (Greimas y Fon-
tanille 1991, Fontanille y Zilberberg
1998). La semidtica de las pasiones no
hace mas que extender a la sintaxis
de los estados (de alma) la gramatica
modal anteriormente aplicada al “ha-
cer” de los actantes de la narracion; la
semiotica tensiva, por su parte, pro-
porciona un formalismo util para ana-
lizar las variaciones de intensidad de
cualquier fenémeno, pero no nos dice
nada acerca de los determinantes cua-
litativos de los efectos de sentido cap-
tados por los sujetos (Landowski 2004:
44-49, 2005: 94-96 [2009b: 105-108]). El



hecho de que, en esas condiciones, nos
encontrasemos relativamente despro-
vistos de instrumentos para dar cuen-
ta de la experiencia, ;es razon suficien-
te para ignorar todo aquello que esca-
pa a las rejillas de andlisis construidas
para describir la narracion? Por nues-
tra parte, lejos de sacar de la limita-
cion de nuestras conquistas tedricas y
metodoldgicas la conclusion de que la
cuestion existencial no es pertinente o
de que el estatuto del sentido aprehen-
dido en la experiencia no puede ser
sino extrasemidtico, creemos que el
problema radica en lo incompleto de
los modelos de que disponemos. Y en
ese sentido, hemos tratado y seguimos
tratando de completarlos y de hacer-
los cada vez mas potentes.

La éptica sociosemidtica

Pasar de una semidtica del texto a una
semiotica de las situaciones, y luego,
de la experiencia, exigia ampliar el
campo de pertinencia con relaciéon a
la practica dominante. En eso consis-
te principalmente la especificidad de
la version de la semidtica general que
nosotros hemos elaborado con el nom-
bre de sociosemidtica. Esa extension
corresponde al mismo tiempo a una
profundizacion, en el sentido en que
conduce de lo que es mas exterior al
sujeto —el texto, en su objetividad de
“enunciado enunciado”- a lo que es
mas propio, mas “interior” del sujeto
—la experiencia del sentido tal como él
la vive—, pasando por un nivel inter-

(Habria que rehacer la semiética?

medio, la situacion como configura-
cién significante construida intersub-
jetivamente por los coparticipantes en
la interaccion.

Para efectuar ese recorrido, ha sido
necesario crear un cuerpo de concep-
tos nuevos, tales como los de union,
contagio, ajuste, asentimiento, realiza-
cion (culminacion)... Conceptos que
han sido ya objeto de definiciones, las
cuales no vamos a reproducir aqui en
detalle (Landowski 2004, 2005). Nues-
tro objetivo se situa en un plano mas
global: quisiéramos mostrar cémo la
teoria ampliada a la que hemos llegado
nos acerca a la vida, sin renunciar por
eso al rigor que exige la “ciencia”. Esta
gran palabra no sirve mas que para
adornar un proceder mas modesto que
se podria resumir asi: reordenamien-
to de los dos componentes de base
-narrativo y figurativo— en los que se
funda la teoria semiotica clasica del
discurso, y renovacion de la manera de
articularlos entre si. Vamos a precisar
ese compromiso a continuacion.

Légicas complementarias de la juncién
y dela unién

En la base de la gramatica narrati-
va llamada estandar, se encuentra la
hipotesis implicita de que todas las
fluctuaciones que afectan nuestra con-
dicion material y moral de sujetos de-
penden de operaciones de “juncién”
que, unas veces, Nos ponen en pose-
sion de los “objetos de valor” a los que
apuntamos (=conjuncion); otras veces,

Contratexto n.° 20, 2012



Eric Landowski

nos privan de ellos (=disjuncion). Un
modelo semejante se justifica respecto
de un espacio de interaccion concebi-
do como espacio cerrado y saturado
—tipicamente, el del cuento- en cuyo
interior lo que un personaje pierde,
otro debe recibirlo como participacion.
Y tiene la ventaja de prestarse a cierta
formalizacion. Pero tiene el inconve-
niente de ser ideologicamente dema-
siado marcado. Una gramatica de la
intersubjetividad concebida como en-
teramente mediatizada por la circula-
cién de los objetos, que desemboca en
recorridos de vida cuyo sentido se re-
duce a relaciones de posesion, traduce
una vision extremadamente estrecha,
puramente econdmica, de las relaciones
humanas. Desde el tener mas concre-
to hasta el saber mds abstracto, todo
se mide ahi en valores tesaurizables
o consumibles, por un lado, o en valo-
res modales, por otro, todos los cuales
tienen vocacion de transitar entre po-
seedores a la manera de mercancias, a
la espera siempre de cualquier nuevo
adquiriente (Landowski 2004: 73-76).

El redescubrimiento de los afios
noventa, unido a la aparicion del ulti-
mo libro de Greimas, De I"imperfection
(Greimas 1990), al mismo tiempo que
a la relectura de los fenomendlogos
franceses de la posguerra, consistio
en darnos cuenta de que existen tam-
bién, en cuanto positividades semio-
ticamente analizables, interacciones
independientes de toda transferencia
de objetos entre sujetos. Para retomar
una expresion de Sartre, independien-
temente de las relaciones de posesion

140  Contratexto n.° 20, 2012

que establecen entre si sobre lo que
consideran que pertenece al orden del
tener, los sujetos viven también entre
si y con relacion a lo que los rodea,
algunos “lazos de ser” (Sartre 1984:
325). O, con una terminologia tomada
de Merleau-Ponty, antes de descom-
ponerse en unidades discretas para
ofrecerse a nuestra captacion y a nues-
tra codicia, el mundo se nos presen-
ta como totalidad que hace sentido:
nuestro estar en el mundo, en cuanto tal,
inmediatamente (sin pasar por la me-
diacion de objetos socialmente catego-
rizados y valorados) hace que haya, o
que pueda haber sentido en nuestras re-
laciones con el otro y, en general, con
lo real que nos rodea (Merleau-Ponty
1975).

En términos semioticos, eso quie-
re decir que al lado de un régimen de
significacion articulado en torno a la
idea de juncion, debemos dar cabida
a otro régimen de sentido, fundado
en la copresencia sensible de los actan-
tes entre si. En ese marco, los objetos
no son reducibles a magnitudes inter-
cambiables, cuyo valor se aprecia con
criterios de orden funcional, fijados
por referencia a programas de accion
predefinidos. Aprehendidos en cuan-
to realidades materiales, hacen senti-
do gracias a cualidades sensibles que
pueden descubrir en ellos sujetos do-
tados de algo esencial que no aparecia
en el régimen narrativo precedente:
de un cuerpo. Aquellos que a lo sumo
eran inteligentes, capaces de cono-
cer, de juzgar, de decidir, de evaluar
a distancia y desde fuera, son ahora,



ademas, sensibles, sensorialmente re-
ceptivos ante las cualidades estésicas
de los seres con los que entran en re-
lacion. Y desde ese momento —desde
que un actante es capaz de sentir es-
tésicamente al otro, que esta frente a
él, de captar su manera propia de es-
tar en el mundo— queda abierta la via
para una forma de relaciones que no
dependen de la juncion, sino de eso
que nosotros denominamos la logi-
ca de la union. Esta relacién no anula
las identidades. Al contrario, tiende a
exaltarlas al ponerlas en contacto y al
hacerlas interactuar en funcioén de su
sensibilidad reciproca. La unién no es
la fusion; tampoco es un estado. Es un
modo de interaccién (y al mismo tiem-
po, un modo de construccion de sen-
tido), en cuyo marco, las partes llegan
—en el mejor de los casos— a constituir,
conjuntamente, dindmicamente y por
ajuste mutuo, una entidad compleja
nueva, una totalidad inédita, en la cual
cada una de las partes que la integran
encuentra la forma de su propia reali-
zacion (Landowski 2004, 2009b).

La complementariedad entre esas
dos logicas, la de la junciéon y la de la
union, permite integrar el conjunto
de los componentes de la competen-
cia semidtica —-no solamente modal,
sino también estésica— de los sujetos
analizados. Y lo que es mas, esa dua-
lidad de regimenes tiene vocacion de
aplicarse igualmente a los metasu-
jetos que somos nosotros en cuanto
semidticos y analistas. Lo mismo su-
cede con la posibilidad de una semio-
tica existencial. Una semiotica seme-

(Habria que rehacer la semiética?

jante no puede construirse mas que
en una relacion dialéctica con lo que
ella analiza: a la vez en unidén (segun
un régimen de relacion sensible) y en
posicion de exterioridad objetivante
(segun el vocabulario juntivo u, hoy
en dia, tensivo), salvo que en la prac-
tica, las tareas correspondientes se
hallen provisionalmente repartidas
entre actores-investigadores distintos.
Por nuestra parte, en todo caso, asu-
mimos la intencion de conocer de otro
modo, “uniéndonos”, en la medida de
lo posible, al otro. Cualesquiera que
puedan ser la forma y el estatuto de
ese “otro” —interlocutor, texto, obra o
elemento del mundo natural-, se trata
siempre de comprenderlo acercando-
nos a €l como a un sujeto, que conside-
ramos también sensible, sabiendo que
otros investigadores, preocupados por
modelizar su funcionamiento en cuan-
to objeto, sabran distanciarse metodo-
légicamente cuanto sea necesario.

Regimenes de sentido en la interaccién

Una vez sobrepasados los limites del
modelo juntivo, nuevas posibilidades
se abren para una teoria general de la
construccion y de la aprehension del
sentido en la interacciéon. Comencemos
a este proposito por algunas generali-
dades.

Cualquiera que sea el proyecto por
realizar, el proceder que hay que poner
en marcha, el problema que tenemos
que resolver o el asunto que gestionar
para llegar a buen término, es un he-
cho empiricamente constatable: que

Contratexto n.° 20, 2012



Eric Landowski

142

cada cual, en la vida cotidiana, esta
inclinado (en funcién de su cultura o
de su idiosincrasia personal) a privi-
legiar un modus operandi determinado,
un cierto estilo de accion, una “estra-
tegia”, de preferencia a tal o cual otra.
Muchos, no sintiéndose en confianza
mas que en un entorno ordenado y
controlado, sofiaran con poder progra-
mar el comportamiento de la gente al
igual que el curso de las cosas, a fin de
asegurar hasta en el mas minimo deta-
lle, el control del desarrollo de la ope-
racion en la que se hallan implicados.
Otros habra que, no viendo en todas
partes mas que maquinaciones y com-
plots, creen que no podran llegar a su
fin si no es manipulando, de manera tan
forzada como fuere necesario, a aque-
llos que tienen que tratar. Algunos
preferiran fiarse de su intuicion, de su
olfato, de su capacidad de sentir en el
momento los resultados de una situa-
cion o las disposiciones de aquellos
con los que algo tienen que ver, listos
para ajustarse a ellas y sacar el mejor
partido posible, tomando la ocasion
“por los cabellos”. Otros, finalmente,
descartando toda idea de plan, de cal-
culo o de sintonia con el otro, creeran
que es mas seguro dejarse llevar por
su buena estrella y se contentaran con
cruzar los dedos esperando algun feliz
accidente que la providencia haya deci-
dido preparar para ellos.

Esas distintas maneras de ser, que
corresponden a diferentes modos de
concebir el sentido de la vida, se tra-
ducen en estilos de conducta diferen-
ciados por el tipo de interacciones que

Contratexto n.° 20, 2012

entablan con los objetos, con el otro y
consigo mismos. Dichas variantes de-
penderian tnicamente de datos psico-
logicos y no tendriamos nada mas que
hacer sino constatar si los regimenes
de sentido y de interaccion a los que
remiten se articulan unos con otros
en funcidn de principios estructurales
que nada deben a la psicologia y que
por el contrario, revelan ser semid-
ticamente analizables. Sin embargo,
entre esas configuraciones que, intui-
tivamente, nos son tan familiares, la
semidtica narrativa no habia recono-
cido ni tematizado hasta el presente
mas que dos: la “operacion” o accion
programada sobre las cosas, y sobre
todo, la “manipulacion” entre sujetos.
Retomando las definiciones clasicas
de esos dos regimenes, no sera dificil
poner de manifiesto las bases sobre las
cuales reposan, respectivamente. El
primero se funda en un principio ge-
neral de reqularidad, caracterizado por
la inmutabilidad de los “roles temati-
cos” asignados a los protagonistas de
la accion. Este principio garantiza (en
principio) la eficacia de nuestras inter-
venciones sobre el mundo que nos ro-
dea. El segundo procede de un princi-
pio de intencionalidad, cuya aplicacion
supone el reconocimiento reciproco
de los participantes en la interaccion
en cuanto actantes sujetos dotados
de “competencias modales” (del tipo
creer, querer, saber, poder), que cambian
sin cesar. De ese modo, la gramatica
narrativa ha colocado en un sitial de
honor la figura del manipulador y, mas
accesoriamente, la del programador.



En cambio, ni el sujeto que confia
en su capacidad de sentir in vivo las
potencialidades de una situacion, de
convertir en ventaja la “propension de
las cosas” (Jullien 1996) o de la gente,
a captar y a explotar el kairés* —bauti-
cémoslo, a falta de mejor término, el
oportunista—, ni el fatalista decidido a
someterse al azar, no encontraron lu-
gar en ese marco. La observacion de
la interaccion, y sobre todo de la ex-
periencia que de ella tenemos, obliga-
rian, no obstante, a tomarlas también
en consideracion. Para analizar, por
poco exhaustivamente que fuera, las

(Habria que rehacer la semiética?

practicas efectivas, era necesario, por
consiguiente, abrir el abanico de las
formas de narratividad. De ahi la in-
troduccion, al lado de los dos regime-
nes “estandar” mencionados hace un
instante (que, si pierden su monopolio,
no pierden nada de su pertinencia), de
dos regimenes complementarios fun-
dados, respectivamente, en un princi-
pio de sensibilidad y en un principio de
suerte [aléa]: el régimen del “ajuste” (al
otro) y el régimen del “asentimiento”
(a los decretos de la suerte, a los “acci-
dentes” de la vida) (Landowski 2009b:
70-81). Tenemos ast:

Regimenes de interaccién

Régimen de
interaccién fundado
en la regularidad:
la programacion
(Estrategias del
“programador”).

Régimen de
interaccion fundado en la
intencionalidad:
la manipulacion
(Estrategias del
“manipulador”).

4 Kairds: ocasion, oportunidad [N. del T].

Régimen de
interaccién fundado en
la suerte:
el asentimiento
(Estrategias del
“fatalista”).

Régimen de
interaccién fundado
en la sensibilidad:
el ajuste
(Estrategias del
“oportunista”).

Contratexto n.° 20, 2012

143



Eric Landowski

Formando sistema y con voca-
ciéon de combinarse entre si, las cua-
tro féormulas a las que hemos llegado
permiten dar cuenta de la variedad
y del caracter, casi siempre heterogé-
neo, de las practicas interaccionales
observables en los terrenos mas di-
versos, incluida la construccion del
objeto de conocimiento de nuestras
disciplinas con pretension cientifica
(Landowski 2006). Sin embargo, para
reformular la cuestion del “sentido
de la vida” y para que estas reflexio-
nes desemboquen en la produccion de
instrumentos de andlisis, no basta con
repensar de esta manera las formas
del “pequefio espectaculo” que inter-
pretamos para constituir el universo
medioambiental que nos rodea en un
mundo significante, para extraer de él
los principios implicitos que contie-
ne y para ampliar las fronteras de la
narratividad. Habria que reexaminar
también el estatuto, las formas y el rol
de la figuratividad y mas atin la manera
de concebir su articulacion con el com-
ponente narrativo.

Formas de estar en el mundo

Segun las circunstancias, en funcion
de los contextos, del tipo de objetos
que se presenten y de la naturaleza de
las relaciones que tratemos de estable-
cer con lo que nos rodea, oscilamos,
en la vida misma, entre dos maneras
muy diferentes de mirar el mundo y
de hacerlo significar. En el marco de

144 Contratexto n.° 20, 2012

una problematica semiotica de alcance
general, una y otra deben ser tomadas
en consideracion.

La lecturay la captacion

Con mucha frecuencia, miramos el
mundo como si se tratase de una su-
perficie cubierta de signos que hemos
aprendido a leer. La comprension de
aquello con lo que nos enfrentamos
pasa entonces por el desciframiento
de formas manifiestas que, verbales o
no verbales, constituyen el equivalen-
te de otros tantos textos que supone-
mos que “quieren decir algo” o, segtiin
la formula adoptada mas arriba, que
“tienen significacion”. Pero podemos
no mirar el mundo como una red de
signos que hay que descifrar. Ante
nosotros, no hay nada que descifrar,
nada que leer, ningtn texto. Y parado-
jicamente, hay ahi ya, de todos modos,
sentido y valor. Y es que, a falta de
buscar por todas partes, un poco ob-
sesivamente, las marcas de discursos
inteligibles que nos serian dirigidas
(intencionalmente o no), nos atreve-
mos algunas veces a sentir el placer, y
al mismo tiempo tal vez el riesgo, de
apartar nuestras prevenciones y de
dejarnos impregnar sin reservas por
las cualidades sensibles inherentes a
los seres y a las cosas mismas, cuya
presencia nos rodea. El régimen de la
lectura del mundo queda ahora despla-
zado por el régimen de la captacién de
un mundo vivido en cuanto que “hace
sentido”.



Es cierto que con frecuencia pode-
mos tener el sentimiento de que exis-
te una concordancia entre esas dos
modalidades de la mirada o, mas ge-
neralmente, entre esos regimenes de
significancia. Asi, en una conversa-
cion, mientras que el tono de nuestro
interlocutor parece corresponder al
contenido de lo que nos esta diciendo,
nosotros no tenemos ninguna razon
para disociar la captacién de la lectura
—lo estésico de lo cognitivo—, puesto que
precisamente los efectos de sentido
que sus inflexiones de voz nos permi-
ten captar a través del modo impresivo
se encuentran validados por su con-
formidad con lo que nos parece ser la
significacién articulada e intencional
de sus palabras. La distinciéon no deja
de ser pertinente en principio, y atil en
la practica desde el momento en que
deja de haber concordancia. Pero, so-
bre todo, vale mas en otro plano, de
orden metasemiotico, donde se plan-
tea la cuestion de las implicaciones
“existenciales” que abre la alternativa
entre esos dos regimenes.

Por un lado, para hacerse uno lec-
tor y para mirar el mundo a la manera
de un texto, es preciso que el sujeto se
separe de lo que ve, lo objetive, lo ob-
serve como una realidad en si misma
significante, interpretable, potencial-
mente inteligible, incluso si no deve-
la de entrada su significacion. Visto
desde esa perspectiva, un texto, o todo
objeto considerado como tal, es un ob-
jeto autébnomo, mantenido a distancia,
que sirve de soporte a significaciones

(Habria que rehacer la semiética?

supuestamente ya constituidas, y que
tenemos que descubrir. Por enigmati-
co que pueda parecer a primera vista,
tal texto se presume descifrable por
definicion. Basta con encontrar la cla-
ve. Toda lectura, en esas condiciones,
equivale a una decodificacion, y, en
ese sentido, depende esencialmente
de una hermenéutica, o incluso de una
semiologia, cuando las reglas de codi-
ficacion estan suficientemente estabi-
lizadas y formalizadas (por ejemplo,
gracias a algun sistema semisimboli-
co») (Floch 1986: 26-27 y ss.).

Por oposicién, un proceso inde-
finidamente abierto (y propiamente
semiotico) preside la emergencia del
sentido en la experiencia que constitu-
ye la captacion. Ese efecto de apertura
reside en que, aqui, el sujeto se implica
directamente en su relacion con el ob-
jeto: en el mismo momento en que esa
relacion se establece y lo pone a prue-
ba por la manera como se articula con
él, el sujeto vive su propia presencia
ante el objeto en cuanto que hace sen-
tido. De eso resulta que, a diferencia
de la “significacion”, que no aparece
mas que al término de un trabajo de
desciframiento, el “sentido” constitu-
ye mas bien un punto de partida: cap-
tado en el instante, es él y no el texto
el que crea enigma para el sujeto. Es
él el que el sujeto tiene que esforzarse
en comprender, a no ser que, dado el
caso, opte por recategorizarlo en los
términos de algtin esquema de signi-
ficacion —de alguna narracién- mas
o menos convencional. A ese sentido

Contratexto n.° 20, 2012

145



Eric Landowski

que el sujeto acaba de captar ;qué sen-
tido —o qué significacion— se le puede
atribuir? El enigma del texto-objeto, o
sea, la cuestion de su significacion era,
por naturaleza y en principio, resuelto
por la lectura; en cambio, la cuestion
del sentido —del “sentido vivido” en la
experiencia— no tiene solucion de ese
género, puesto que el sentido que nace
entonces es el que surge de la relacion
misma que se establece hic et nunc en-
tre el sujeto y su objeto: por esa razén,
el enigma que plantea al que de él hace
la experiencia no tiene fin.”

Al oponer la lectura de las signifi-
caciones (que dependen de la narra-
cién) a la captacion de las cualidades
sensibles (que hacen sentido en la ex-
periencia), no queremos sugerir que
el primero de esos regimenes no con-
cerniria mas que a nuestras relaciones
con los textos (en cuanto objetos legi-
bles por naturaleza), o mas general-
mente, a lo verbal (concebido como lo
inteligible por excelencia), por oposi-
cion al segundo, que tendria el rasgo
especifico de lo no-verbal (asimilado
de frente a lo sensible). Cada uno de
esos regimenes se define por la natu-
raleza de la mirada que echa sobre el
mundo y no por una clase particular
de objetos a los cuales se aplicaria ex-
clusivamente. Lo cual quiere decir que
para un sujeto que se coloca bajo el ré-
gimen de la lectura, cualquier objeto

puede tener lugar de texto, dicho de
otro modo, puede ser mirado como
portador de significaciones; y que, in-
versamente, para aquel que se coloca
bajo el régimen de la captacion, todo
objeto, incluso un texto, puede ser mi-
rado como algo que hace sentido mas
alla de aquello que significa en térmi-
nos lingiiisticos o narrativos. Pero en-
tonces, ;como significa? Simplemente
(si se puede decir) a través del modo
estésico, o, si este término corre el ries-
go de crear problema, por medio del
modo “figurativo”.

Formas de la figuratividad

En la arquitectura de la teoria semio-
tica, la “figuratividad” se define, como
se sabe, en relacién con la “narrativi-
dad”: esos son dos conceptos genéri-
cos que remiten, el primero -la figura-
tividad- al componente semantico del
discurso, el segundo —la narratividad-
al componente sintactico. En cambio,
cuando el término “figuratividad” se
utiliza como instrumento de analisis
de un discurso particular, la nocién
de figuratividad adquiere un carac-
ter mas técnico. La palabra designa
entonces un conjunto de formas dis-
cursivas con valor iconico que repre-
sentan los objetos del mundo, o con
valor indicial, encargadas de senalar
inferencialmente su presencia: esa es

5 A titulo de ejemplo de esas dos posturas, analizadas, respectivamente, a partir de un texto
de Lévi-Strauss y de una pagina de Proust (Landowski 2004: 294-303).

146 Contratexto n.° 20, 2012



la figuratividad stricto sensu, también
reconocida como figuratividad de super-
ficie (b en el cuadro siguiente). Pero a
eso se anade una tercera acepcion del
término, porque al lado de la figurati-
vidad de superficie, hemos tenido que
reconocer una figuratividad profunda (c
en el cuadro siguiente), cuyos efectos
de sentido dependen de la estesis y
se basan en la organizacion ritmica y
plastica (por ejemplo, cromatica) de los
elementos que componen la manifes-
tacion discursiva:

Durante largo tiempo, tanto en se-
midtica visual como en semidtica lite-

(Habria que rehacer la semiética?

raria, el tratamiento de lo “figurativo”
se ha reducido a la consideracion de
la formula de tipo (b): uno se limita-
ba a reconocer en la superficie de los
discursos figuras actoriales, espaciales
o temporales mas o menos codificadas
por el uso, que se consideraban como
las encargadas de proporcionar el “ro-
paje discursivo” a los dispositivos mas
abstractos organizados por la sintaxis
narrativa. A ese principio obedece
todo buen lector: atento al mas minimo
indice susceptible de “querer decir”
algo, enlaza unos con otros los ele-
mentos de la manifestacion discursiva

EL DISCURSO
COMO TOTALIDAD

Narratividad Vs

Figuratividad
(en sentido genérico)

@

Formas “figurativas”: vs Formas “plasticas™

“figuratividad” Vs “figuratividad”
stricto sensu lato sensu
de superficie profunda

(b) (©)

Contratexto n.° 20, 2012



Eric Landowski

—decorados, vestidos, fisonomias, ges-
tos, etcétera- y, a partir de ellos, trata
de reconstruir la estructura actancial y
modal subyacente a las acciones y a las
pasiones, de donde el espectaculo del
mundo, visto como narracion, sacara
finalmente su significacion.

Al contrario, considerada segun la
férmula (c), la figura impone la presen-
cia del sentido tal como emana de las
articulaciones plasticas inmanentes
al objeto sensorialmente percibido.
Greimas habla a este propodsito de una
“lengua otra”, de un “lenguaje segun-
do”, con cuya ayuda no solamente las
obras —pictdricas, poéticas u otras—
sino también los objetos del mundo
natural nos “hablan de otra manera”:
de manera distinta a como lo hacen
a través del filtro de las lenguas na-
turales y de las rejillas culturales que
hemos aprendido a aplicarles para
leerlos reconociendo en ellos “objetos
nombrables” (Greimas 1984: 12). Se
podria preguntar, sin embargo, si mas
que “segundo”, ese lenguaje plastico,
o en general, estésico, que no designa
nada y sin embargo nos habla por me-
dio del juego de las cualidades sensi-
bles que pone a trabajar, no es en reali-
dad «primero». Eso es lo que Greimas
sugiere cuando observa que “la narra-
cién no aparece, en toda su figurati-
vidad desbordante, mas que como el
‘ruido” que hay que superar para po-

der descubrir las principales articula-
ciones del objeto” (Greimas 1984: 24).
Ese ruido de la narracion es el que pro-
duce la figuratividad de superficie a la
cual se atiene la lectura. Por oposicion,
las articulaciones principales —princi-
pales no en absoluto, sino porque dan
acceso a lo que se puede considerar
como el sentido “profundo” del obje-
to, como su sentido “mitico” o incluso
existencial- son las articulaciones que
organizan las formas plasticas consti-
tutivas de la figuratividad profunda
de la cual tenemos experiencia a través
de los procesos de la captacion.®

Dicho esto, nos queda aun por dar
un ultimo paso. No basta con tratar
un poco formalmente de la figurativi-
dad, en un capitulo aparte aunque eso
sea bastante usual. Si se quiere medir
todo el alcance del rol que cumple en
la emergencia del sentido, es preci-
so ponerla en relacion con las formas
que recubre el modelo presentado mas
arriba en lo concerniente a la narrativi-
dad, dado que alli se dan dos compo-
nentes indisociables de todo discurso.
Por lo que respecta al componente fi-
gurativo, acabamos de distinguir dos
grandes regimenes de significancia: la
lectura y la captacion. La primera, de-
finida como desciframiento de las sig-
nificaciones vinculadas a lo figurativo
stricto sensu; la segunda, como proce-
dimiento que hace surgir el sentido

6 Sobre laidea de una jerarquia entre regimenes de sentido y sobre el privilegio que se pue-
de otorgar a la captacién con relacién a la lectura, confrontese Cl. Lévi-Strauss (1955: 121)
y nuestro comentario en Passions sans nom (Landowski 2004: 180-182).

148  Contratexto n.° 20, 2012



a partir de la figuratividad profunda
(dicho de otro modo, a partir de lo es-
tésico). Por lo demas, hemos construi-
do un modelo narrativo ampliado, en
el que se interdefinen cuatro regimenes
de interaccion (la programacion, la ma-
nipulacion, el ajuste, el asentimiento).
Se trata ahora de considerar las rela-
ciones entre esas dos configuraciones.
Nuestro postulado consiste en afirmar
que se establecen correlaciones siste-
maticas entre regimenes de significan-
cia y regimenes de interaccion.

Estilos existenciales

La primera de esas correlaciones con-
siste en que el desciframiento de las
significaciones a través de la lectura
del mundo —de sus figuras de super-
ficie- corre paralelo, en el plano de la
interaccion, con comportamientos que
pertenecen a uno u otro de los dos
principios en los que la teoria semioti-
ca estandar basa el resorte gramatical
de toda narracion: ya sea el principio
de intencionalidad que funda la sin-
taxis de la manipulacion, ya sea el prin-
cipio de regularidad que presupone
toda programacion, o, por ultimo, una
combinacién de los dos.

Esa correlacion no la establecemos
inspirados por cualquier visién a prio-
ri; ni es tampoco fruto del azar. En-
cuentra su razon de ser en el hecho de
que el proceso de la lectura es por si

7 Personaje central de Rojo y negro [N. del T.].

(Habria que rehacer la semiética?

mismo del orden de la programacion:
(toda lectura, en efecto, no tiene por
condicion de posibilidad la regulari-
dad del cédigo que pone en marcha
para reconocer las significaciones del
texto o, mas ampliamente, del mundo
visto como superficie textual? Y leer,
¢No es acaso, por naturaleza, entrar
en el juego de la persuasion y de la
interpretacion, dicho de otra manera,
en el juego de la manipulaciéon? En los
términos del Diccionario de Greimas/
Courtés, eso quiere decir que toda
lectura tiene, en el fondo por “progra-
ma de uso”, una programacién y por
“programa de base” una manipula-
cion (Greimas y Courtés 1982, entra-
da: <<Programa narrativo>>, 4, 5, 6,
7.). La afinidad que ponemos de relie-
ve entre esos dos regimenes, entre una
manera determinada de interpretar el
mundo y una manera correspondien-
te de actuar en él, es, pues, de orden
propiamente estructural. Y podriamos
mostrar que una relaciéon del mismo
orden asocia la captacién al otro par de
regimenes de interaccion, a saber, el
ajuste y el asentimiento. Pero nos limi-
taremos a dos ilustraciones.

Un perfecto ejemplo de la primera
correlacion se encuentra en Stendhal,
con el personaje de Julien Sorel.” Leer-
programar-manipular, o mejor, leer a
fin de poder programar o manipular,
tal es la combinaciéon de modos ope-
rativos que le vemos adoptar en toda

Contratexto n.° 20, 2012

149



Eric Landowski

circunstancia, ya sea para analizar sus
relaciones con otros, para rectificar sus
decisiones o, de manera general, para
orientar sus comportamientos. En to-
dos los dominios -mundano, amoro-
so, politico— Julien es a la vez, en el
plano de la significancia, un lector, y
en el plano de la accion, un intrigante,
programado para manipular. Y lo que es
mas, el programa de vida que lo guia
estd a su vez sacado de una lectura (el
Memorial de Sainte-Hélene), de suerte
que todo su recorrido existencial pro-
cede explicitamente de una narracion
primera que le sirve de norma: para él,
la narracion prefigurala vida y sustitu-
ye a la experiencia. Aventuramos esta
pequefa impertinencia: en todo eso,
en ese empeno por dominar el mundo
aplicandole, cueste lo que cueste, los
procedimientos mismos que formali-
zan los esquemas candnicos de la dé-
cada de 1970 y los llamados “patémi-
cos”, derivados de ellos, ;Julien Sorel
no seria una encarnacion anticipada
del perfecto Semidtico Estandar? Sea
lo que fuere, asi como nosotros hemos
admitido la posibilidad de un “dis-
curso de la experiencia” distinto de la
“vivencia de la experiencia”, aunque
con poder de elevarse a su altura y de
tomarlo semioticamente a su cargo,
vemos que hace falta admitir ahora,
ademas, que el discurso de la narracion
tiene, también, un poder en relacion
con lo vivido: no el poder de exaltarlo
recreandolo, sino a la inversa, el de en-
marcarlo por adelantado en sus rejillas
de clasificacién, y con eso, de reducir-

150  Contratexto n.° 20, 2012

lo, si no de rebajarlo, al rango de una
simple vivencia de la narracion.

El caso diametralmente opuesto
nos lo proporciona un personaje de
Dostoievski, M. Goliadkin, en EI do-
ble. Incapaz de dominar los cddigos
del medio en el que se desenvuelve,
no logra descifrar ninguna significa-
cién de las intrigas que se traman en
torno de él: es un lenguaje que €l no
sabe “leer”. En cambio, apenas entra
en contacto con otro, proliferan a sus
ojos, en el modo de la captacion, una
multitud de efectos de sentido drama-
ticamente enigmaticos, que proceden
o bien del principio de sensibilidad o
bien del principio de la suerte. Es de-
cir, que en su relacion con las formas
de la figuratividad, M. Goliadkin es
tipicamente un no-lector; sensible has-
ta el exceso a las cualidades plasticas
de las manifestaciones con las que tie-
ne algo que ver, no percibe su entor-
no sino como un sueno, 0 mas exac-
tamente como una pesadilla. Y en la
interaccidon, es decir, en términos de
narratividad, es exactamente lo con-
trario de un manipulador programa-
do: se comporta (a su manera, o sea,
con extrema torpeza) como una suer-
te de danzarin, en el sentido en que
todas su mociones no son jamas sino
reacciones inmediatas a los impulsos
sensibles que vienen del otro, al cual
trata de ajustarse a cada instante (sin
lograrlo). A lo cual se afiade el hecho
de que, como verdadero fatalista, esta
de antemano intimamente resignado a
aceptar los golpes de la suerte que él



mismo anticipa al mismo tiempo que
niega, por asi decirlo, magicamente,
su inminencia.

La simetria entre los dos personajes
es casi perfecta. El héroe de Stendhal es
tan refractario a los datos estésicos de
la experiencia como el de Dostoievski
es ciego a los signos convencionales
de la narracion. Si la impermeabilidad
de Julien a los reclamos de lo sensible
hace de él (como el narrador lo subra-
ya en varios pasajes) un “tonto”, la
ceguera de Goliadkin frente a las sig-
nificaciones mas elementales del texto
social hace de ¢l un idiota, un ridiculo,
un marginal y muy pronto un psico-
pata destinado al asilo. Mientras que
uno, como observador distante de su
entorno, tanto mas ltucido cuanto mas
desligado esta de si mismo, planifica
friamente sus acciones anticipando
las reacciones del otro; el otro, como
en una sucesion de alucinaciones, se
encuentra bamboleado por una serie
de accidentes estésicos imprevisibles,
cuya irrupcion le impide toda estrate-
gia eficaz. Y finalmente, asi como ha-
bra que esperar hasta los ultimos ca-
pitulos de la novela de Stendhal para
que Julien vislumbre lo que hubiera
podido ser la experiencia del senti-
do, de igual manera, es preciso que
M. Goliadkin tenga su doble —un “M.
Goliadkin niimero dos”, manipulador
astuto, que podriamos tomar casi por

(Habria que rehacer la semiética?

otro Julien Sorel- para que el régimen
“canonico” de la narracién encuen-
tre también su lugar en la novela de
Dostoievski.

Tales conexiones entre regimenes
de sentido y regimenes de interaccion
implican que a cierto nivel de profun-
didad, tenemos que ver con disposi-
tivos de caracter mas general que los
subsumen. Dichos dispositivos, deter-
minando al mismo tiempo la manera
preferencial como un sujeto es llevado
a hacer significar las realidades que
lo rodean, y la manera segun la cual
tiende a interactuar con esas mismas
realidades, traducen la manera, pro-
piamente existencial, de estar en el
mundo a la cual tiende la identidad de
los personajes en cuestion, y sin duda
también —con todas las variantes, ma-
tices y complejidades imaginables— la
de cada uno de nosotros. En términos
muy generales, mientras que algunos
viven la vida al modo de la experiencia, es
decir, de la captacion y del ajuste-asen-
timiento, otros parece que la conciben
e incluso que la viven como una narra-
cidn, en cuyo caso, el mundo se presen-
ta a sus 0jos como un universo a la vez
legible, ya que esta cubierto de figuras
nominables e inteligibles, y controla-
ble, es decir, poblado de coparticipes o
de adversarios manipulables y de obje-
tos destinados por naturaleza a confor-
marse a sus programas.®

8 Sobre la “filosofia” propia de cada una de esas “constelaciones” (término de G.
Simmel), una, vista como esfera de la aventura, la otra, como esfera de la prudencia;
confréntese Interacciones arriesgadas (Landowski 2009b: 88).

Contratexto n.° 20, 2012

151



Eric Landowski

152

Conclusion

Cada una de las configuraciones se-
midticas de las que nos hemos ocupa-
do recubre, por consiguiente, a la vez,
desde el punto de vista de la teoria ge-
neral del sentido, algunos modos de-
terminados de tratamiento de la figu-
ratividad, y desde el punto de la teoria
de la accién, algunas formas precisas
de la narratividad, y el conjunto per-
mite dar cuenta de la diferenciacion
de los tipos de actitudes y de practicas
que cada individuo (y, por extension,
cada cultura) tiende a privilegiar fren-
te a la cuestion del sentido de la vida.
Lo cual quiere decir que tratar de la
experiencia no obliga de ningtin modo
—como tampoco lo hace descifrar la
narracion— a salir del campo concep-
tual en el que las nociones de figurati-
vidad y de narratividad encuentran su
pertinencia. Simplemente, asi como la
figuratividad de superficie, privilegia-
da por el discurso de la narracion, di-
fiere de la figuratividad profunda que
vemos principalmente operando en el
ambito de la experiencia, del mismo
modo los modelos de narratividad de
tipo programatico y manipulador que
dominan la narracion difieren entre si,
en forma de ajustes y de asentimien-
tos, con los que articulan fundamen-
talmente la experiencia. Una vez re-
conocidas, explicitadas y conceptuali-
zadas esas diferencias, el campo exis-
tencial en el que intervienen se abre a
nuestros analisis.

Contratexto n.° 20, 2012

Pero esas distinciones tienen tam-
bién un alcance mas general. Toman-
do en cuenta todo lo que precede, la
“narracion” es en el fondo el conjunto
de los discursos que fijan la identidad,
la regularidad, la necesidad y la racio-
nalidad de todo lo que existe. Se trata
de un discurso de la asercion: discurso
de lo inteligible, el cual, ante la expe-
riencia incierta de lo real, permite fijar
significaciones reconocibles, legibles,
porque se supone de antemano que se
hallan instaladas en la forma manifies-
ta de lo que es. A la inversa, la expe-
riencia es interrogacion sobre el sentido
de los efectos del sentido que surgen
de lo que adviene al sujeto, sea des-
de fuera en forma de figuras estésicas
que lo impresionan, lo conmueven, lo
afectan, sea desde dentro de si mismo
en forma de impulsos que provienen
de la dinamica del cuerpo propio y
tal vez también —sobre todo si se opta
por incluir el suefio en el campo de la
experiencia-que-hace-sentido— de fi-
guras fantasmadas que traducen las
pulsiones del “inconsciente”. El sujeto
puede dejarse llevar por esas fluctua-
ciones, o al contrario, esforzarse por
dominarlas, tratando de reducirlas a
esquemas tomados del universo de la
narracion. Pero puede también tratar
de decirlas por medio de la produccion
de un discurso de la experiencia, capaz
de recuperar reflexivamente y de resti-
tuir para si mismo y, dado el caso, para
otros aquello que antes ha hecho senti-
do en la vivencia de la experiencia, es



decir, en la captacion inicial. Porque si,
como hemos dicho, la experiencia no
esnarrable, no por eso es, en principio,
menos decible, por medio de formas de
expresion y de escritura adecuadas, li-
terarias o cinematograficas, y también
fenomenoldgicas, y hasta algun dia,
por qué no, semioticas.

Como hemos visto, no es necesario
incurrir en el misticismo para hablar
de la experiencia, sea como vivencia o
como discurso y para tratar de ponerla
en paralelo con el discurso y hasta con
la vivencia de la narracion. Textualiza-
das o no, tenemos ahi configuraciones
tan positivas las unas como las otras. Y
en consecuencia, si la dimension exis-
tencial de nuestra relacién con el sen-
tido nos presenta un desafio, podemos
emprender su analisis sin abandonar
la semidtica.

Bibliografia

BerTRAND, Denis; DfzE, Alexander y
Jean-Louis Missika (2007). Parler
pour gagner. Sémiotique des discours
de la campagne présidentielle de 2007.
Paris: Presses de la FNSP.

BucHer, G. (1997). «De la perfection de
la théorie a l'imperfection des let-
tres», en Landowski et al. Lire Grei-
mas. Limoges: Pulim.

Carame, CL (ed.) (1988). La lettre.
Friburgo: Editions Universitaire de
Friburg.

Frocn, J-M. (1986). Les formes de
l'empreinte. Périgueux: Fanlac.

(Habria que rehacer la semiética?

FonTaNILLE, ]. y Cl. ZILBERBERG (1998).
Tension et  signification.  Lieja:
Mardaga. [En espafol: Tensién y
significacion. Lima: Universidad de
Lima, Fondo Editorial, 2004].

GENINASCA, ]. (1997). “Et maintenant”,
en Landowski, Eric et al. Lire
Greimas. Limoges: Pulim.

—. (1984). “Le regard esthétique”.
Actes  Sémiotiques-Documents VI,
58. También en La parole littéraire.
Paris: PUF, 1997. [En espanol: “El
habla literaria”. Documento de tra-
bajo. Lima: Universidad de Lima,
Facultad de Comunicacion, 2011].

Gremas, A. J. (2000). La mode en 1830:
Langage et société. Paris: PUF (1966).
Sémantique  structurale.  Paris:
Larousse. [En espafiol: Semdntica es-
tructural. Madrid: Gredos, 1971].

—. (1987). De la imperfection. Péri-
gueux: Fanlac. [En espafol: De la
imperfeccion. México-Puebla: Fondo
de Cultura Econémica/BUAP, 1990].

(1984). “Semiotique figurative
et semiotique plastique”. Actes
Semiotiques, VI, 60. [En espanol:
“Semiotica figurativa y semiotica
plastica”, en Herndndez Aguilar,
Gabriel (ed.). Figuras y estrategias.
México: Siglo XXI, 1994].

Gremas, A. J. y J. FonTaniLLE (1991).
Sémiotique des passions. Paris: Seuil.
[En espanol: Semidtica de las pasio-
nes. México: Siglo XXI- BUAP, 1994].

Gremas, A. J. y E. Lanpowskr (1979).
Introduction a l'analyse du discours en
sciences sociales. Paris: Hachette.

Contratexto n.° 20, 2012



Eric Landowski

Gremas, A. J. y J. Courtgs (1979).
Sémiotique. Dictionnaire raisonné de
la théorie du langage. Paris: Hachette.
[En espafiol: Semidtica. Diccionario
razonado de la teoria del lenguaje,
tomo I. Madrid: Gredos, 1982].

Hinavrr, A. (1994). Le pouvoir comme
passion. Paris: PUF.

HEerNANDEZ AGUILAR, Gabriel (1994).
Figuras y estrategias: en torno a una
semibtica audiovisual. México: Siglo
XXL

JuLLien, Fr. (1996). Traité de lefficacité.
Paris: Gallimard.

Kersytg, N. (2009). “La sémiotique
d’A. J. Greimas entre logocentris-
me et pensée phénomé-nologique”.
Nouveaux Actes Sémiotiques. <http://
revues.unilim.fr/nas> 112.

Lanpowski, E. (2008). “La politique-
spectacle revisitée: manipuler par
contagion”. Versus 107.

—. (2007a). Presencias del otro. Ensayos
de socio-semiética II. Lima: Univer-
sidad de Lima, Fondo Editorial.

—. (2007b). “Le triangle publicitaire”,
en Semidtica 163.

—. (2007¢). “Unita del senso, pluralita
di regimi”, en Marrone, Gianfranco
y Nicola Dusi (eds.). Narrazione ed
esperienza. Intorno a una semidtica
della vita cuotidiana. Roma: Meltemi.

—. (2006). “Lépreuve de l'autre”. Sign
Systems Studies 34, 2.

—. (2005). Les interactions risquées.
Limoges: Pulim. [En espafol:
Interacciones arriesgadas. Lima: Uni-

154 Contratexto n.° 20, 2012

versidad de Lima, Fondo Editorial,
2009b].

——. (2004). Passions sans nom. Essais de
socio-sémiotique III. Paris: PUF. [En
espafiol: Pasiones sin nombre. Lima:
Universidad de Lima, Facultad
de Comunicacién, 2009a -Prepu-
blicacion— Circulacion interna].

—. (1997a). “Le sémioticien et son
double”, en Landowski, Eric. Lire
Greimas. Limoges: Pulim.

—. (1997b). Présences de l'autre. Essais
de socio-sémiotique 1I. Paris: PUF.
[En espanol: Presencias del otro. En-
sayos de socio-semidtica 1I. Lima:
Universidad de Lima, Fondo Edi-
torial, 2007].

—. (1989). La société réfléchie. Essais
de socio-sémiotiques I. Paris: Seuil.
[En espafiol: La sociedad fiqurada.
Meéxico: Fondo de Cultura Econd-
mica, 1993].

—. (1988). “La lettre comme acte de
présence”, en Cl. Calame. La lettre.
Fribourg: Editions Universitaires
de Fribourg.

Lanpowski, E. et al. (1997). Lire Greimas.
Limoges: Pulim.

Lévi-Strauss, Cl. (1955). Tristes tropi-
ques. Paris: Plon. [En espafiol: Tristes

tropicos. Buenos Aires: Eudeba,
1970].

MARroNE, Gianfranco y Nicola Dusi
(eds.) (2007). Narrazione ed esperien-
za. Intorno a una semidtica della vita
cuotidiana. Roma: Meltemi.



MEeRrLEAU-PoNTY, M. (1945). Phénoméno-
logiedelaperception. Paris: Gallimard.
[En espafiol: Fenomenologia de la per-
cepcién. Barcelona: Ediciones Pe-
ninsula, 1975].

Parrer, H. (2001). “Présences”.
Nouveaux Actes Sémiotiques 76. [En
espanol: en Epifanias de la presen-
cia. Ensayos semio-estéticos. Lima:
Universidad de Lima, Fondo
Editorial, 2008].

SARTRE, J.-P. (1947). Létre et le néant.
Paris: Gallimard. [En espafiol:

(Habria que rehacer la semiética?

El ser y la nada. Madrid: Alianza
Editorial, 1984].

Tarasti, E. (2009). Fondements de

la  sémiotique existentielle. Paris:
L'Harmattan.
—.  (2000).  Existencial ~ Semiotics.

Bloomington: Indiana University
Press.

Traduccion: Desiderio Blanco

Titulo original: Une Sémiotique a
refaire?

Contratexto n.° 20, 2012

155





